## אילנה צמחוני

## "לְהַלְבִּישׁ חֵלוֹמוֹת בָּחֹמֶר וּמְסֵכָה - שֵׁיִדְבִּרוּ" ...(ו')

מזה כמה עשורים נכבדים אילנה צמחני אמנית רב תחומית חיפאית (שקבעה מקומה לאורך שנים ולסירוגין בצפת) משוררת את ציוריה ומציירת את שיריה. אלה מהדהדים לאלה, ומהלכים על קו התפר שבין אמנות הזמן לאמנות המרחב. כך ברוח הזמן הפרטי שלה, ברוח הקודש בהשראת פסוקי תהילים, וברוחות הנושבות מעומק נפשה פנימה, מתבוננת על המציאות הסובבת אותה, מפרשת אותה בדרכה הייחודית, טובעת את כתב ידה הוא החותם האישי שלה.

פסוקי תהילים הם מקור ההשראה שלה. אותם היא רואה כמטאפורות למצבי נפש אישיים ואוניברסליים. קשובה למילים, לתנועת המילים, לקצב, למוסיקה וכך הם הופכים להיות תווים כתובים. המילים הופכות לצורות חזותיות בהם יש מרחב, אור, צבע. לעתים נדמה ש "רוח אלוהים מרחפת על פני הציור". שמחוני שומעת את המילים והם "מצטיירות לה" כלשונה. מאמינה בקשב הפנימי, בזרימה. בסוכנות הנפשית. אלה הכלים של צסחוני, ובהם ואתם היא כותבת את שפתה הייחודית. ציוריה של צמחוני הם לכאורה נופים " נופי "מדבר. אור מסנוור. סלעיות וטרשיות" כפי שהיא מתארת "נופי הארץ אך בו בזמן זהו גם הנוף הפנימי שלה עצמה שהוא צחיח ועשיר בו זמנית, צפוף ואוורירי, מוחשי ומופשט, חומרי ורוחני, כמו בא ונעלם. כך תופסת צמחוני באופן אישי וייחודי את ה"הנוף על עמקו ומרחביו וגורמת להשתהות המבט של המתבונן בו" ( ג'ודית פליישמן). הקשר של צמחוני למקום בו היא חיה. ואפיוני המקום תוך הידוק לתרבות ולמסורת היהודית. מופיעים הן כמקור השראה וכן כתהליך של הידוק וצמיחה אמנותית. בבחינת זה תלוי בזה, זה נגזר מזה.

כתב היד האישי, החותם של צימחוני עלה ונכח כבר בתחילת דרכה, ומשם הוא מעמיק, מתפתח "שולח שורשים" ומתהווה להיות בבחינת הכל אותו דבר המחזיק את השונה ואת האחר. או "מועט המחזיק את המרובה", זהו כוח היצירה הפורה של היוצרת, שיכולה להניב באמצעות שפתה הייחודית בזה אחר זה שפע של מראות - מחשבות - רגשות אשר מופיעים בכל פעם בעוד צורה.

צמחוני מצליחה לחבר בין החומר לרוח, ובכך נותנת ביטוי גם לדיאלטיקה שבין הבולט והשקוע, המואר והחשוך, הבהיר והכהה, הצפוף והמרווח. לדבריה אלה נופי הארץ המדברית והטרשית, ועל קרקע סרבנית זו מצמיחה צמחוני פרות של יצירה שנראית ערפילית, אניגמטית, אך בו בזמן מדוייקת לעניינה. מאחר ופסוקי תהילים הם מקור השראה אינסופי, ניתן לומר שרוח "המקום" שורה על עבודות אלה במובן הפיזי המתאר סביבה או מקום כל שהוא, כמו גם "המקום" שזו האלוהות. כך מתרחבים מקורות ההשראה של צמחוני למקורות יהודיים מובהקים נוספים כמו ספר הזוהר, סיפורי רבי נחמן מרסלב, סיפורי עגנון וסיפורי ספר בראשית, קוהלת משלי ושיר השירים.

סיפורי ענגון וסיפורי ספור בו אסית; קווזכת נוסכי וסיר ווסירים. אחד הנושאים המרתקים בעבודותיה של צמחוני הוא 'פתחים'.

מקומות אשר מצד אחד מזמינים וקוראים להצצה ומאידך חופנים מסתורין ותעלומה. אלה יכולים להיות פתחים בצוקים, במדבר במערות ובסימטאות. פתחים שמזמינים הצצה ונשארים בלתי אפשריים. כך מעידה על עצמה היוצרת בשירה "שׁרוּבָת קַדִים/ מֻקְשַׁת טְרָשִׁים/ אֶת נְהִי הַפַּיִתְר הַדָּק/ הָחֱלִיף קוֹל תְהוּדָת הַפָּלַע/ שָׁאַתְּ לָשָׁה וְחוֹפֶּרֶת בּוֹ/ מְתוֹפֶּפֶת עֶלָיו נְגִינוֹתִיִּךְ" ( מתוך 'ציפור על גג'). צמחוני כמו ההר, המדבר, האדמה , הסלע, חווה בגופה המספר לנפשה את תלאות היקום כמו גם את רגע האור. זאת היא מנגינת החיים אותה היא מתופפת בחומר ובצבע. זו הסימפוניה עליה היא מנצחת במכחול שהוא שרביט המנצחים האישי שלה, קוראת וכותבת את הפרטיטורה בו זמנית.

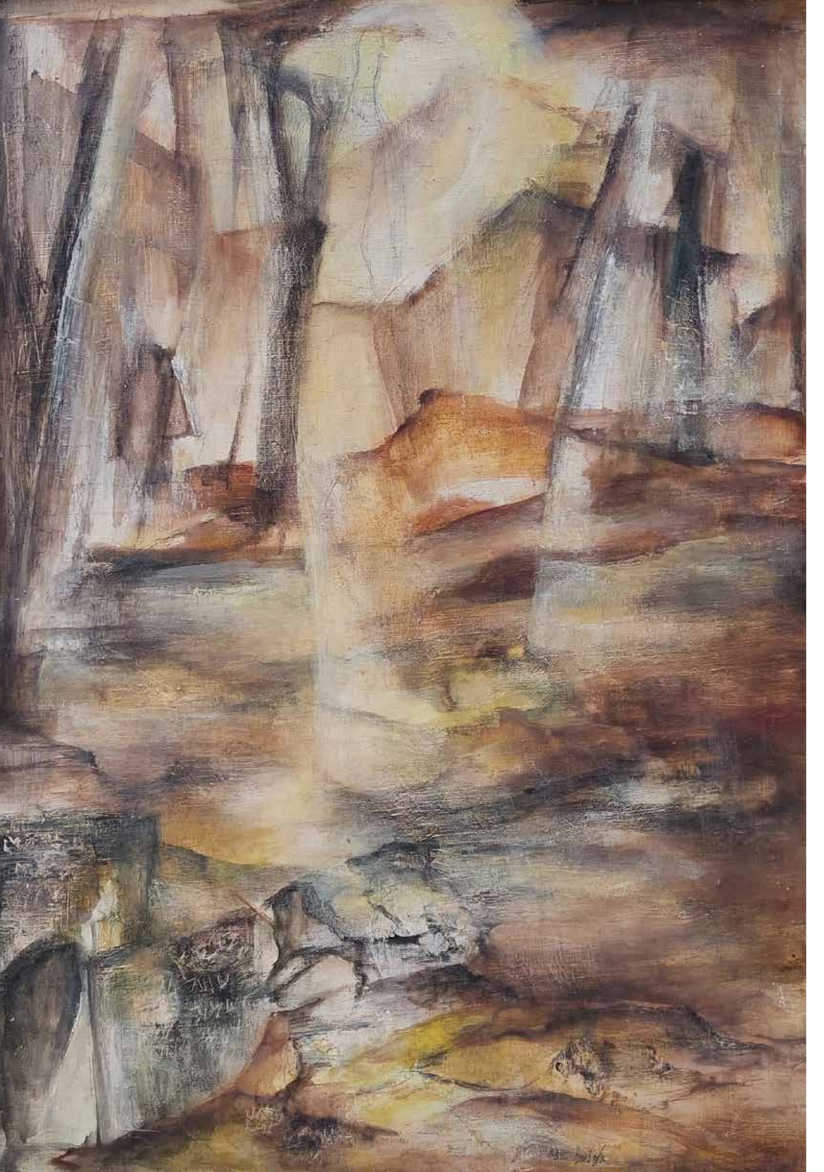
גוף עבודות "הפיסול" קושרות בין הדו מימד לתלת מימד וכמו מרמזות גם הן על המקום שבו החומר נושק לרוח. צמחוני לא זונחת את המצע הדו מימדי, בד הקנווס, ומוסיפה אליו בדים אותם מעבדת ומפסלת. יוצרת תבליט, ומרמזת על האופן שבו הרך הנשי הגמיש הופך להיות קשיח מעובד ומפוסל. דיאלוג ארצישראלי שנושק לרוח הכנענית, לטוטם וצלמיות. הבד הארוג הופך להיות בד מפוסל, מצעי מיטה הופכים להיות אובייקט אמנותי, זהו 'חפץ מן המוכן' שהפך להיות חומר ליצירה החדשה. זכרונות, כפי שמופיע בשירה 'ציפת כריתה של אמי' ..."אֶת צְפַת כַּרִיתָה שֶׁל אִמְּיִי/ שָׁהְיְתָה לַמְרַאֲשׁוֹתֶיהָּ, בְּלֵילוֹת לְלֹא שְׁנַת/ פְרַמְשִׁה ּיִוֹדְעִין....קרְעִים קְרְעִים/ לְעַפּוֹתָה חֹמֶר בְּלִילוֹת לְלֹא שְׁנַת/ פְרַמְהַ לֹהזיותי..." (אילנה צמחוני מתוך הספר 'ציפור על גג'). היוצרת עושה ומעסה את החומר כמו את הזכרון, ואלה הוכרים מסיפורי אמת להיות ל 'סיפורי בדים' הנושאים אמת חדשה

צמחוני מספרת לצופים ולמאזינים את הסיפור האישי שלה, זוהי עדותה האישית הנאמרת בשפת הצורה החומר והמילה - עולם רחב של מטאפורות המספרות בו זמנית את סיפור היוצרת כמו גם את סיפורו של הצופה באם ירצה "אֲנִי הֲרֵי פָּתַבְתִּי לָכֶם מְבְתָּבִים" אומרת צמחוני בשירה "כָּל הַזְּמַן כְּתַבְתִּי/ כְּפִי שָׁאֲנִי יְכוֹלָה לִכְתּב/ אָז מָה אָם קוֹרְאִים לָהֶם / צִיּוּרִים אוֹ קַמּוּטִי בַּדִּים/ אוֹ שִׁירִים..... שֶׁתְּהִיוּ רָגַע בתמוּנה הזֹאת/ מעט קט..."

ציוריה של צמחוני הם "ציורים מתפשטים", הם זורמים ונוסעים על בד הציור ומתפשטים לכל עבר, הם מופשטים ומייצרים תמונת נוף כללית, הם גלויים וחשופים 'מתפשטים' מִכְּסוּת כזאת או אחרת. הם 'ספור פשוט' מורכב ביותר.

'טקדתי' שקדתי על גג', השיר שקדתי של צמחוני צפור על גג', השיר 'שקדתי'

ד"ר נורית צדרבוים











7 | **כאן** | מציאות ישראלית באמנות ( מציאות באמנות ( מציאות ישראלית באמנות ( מציאות באמנות באמנות ( מציאות באמנות באמנות באמנות באמנות ( מציאות באמנות באמנו

## Ilana Zimhony

## Dressing dreams with matter and masks - let them talk(1)

For several decades now, Ilana Zimhony, a multi-disciplinary artist from Haifa (who also lived for several periods in Safed), creates poetry in her paintings and paints her poetry. Poems echo paintings and vice versa, walking on the thin line between the art of time and the art of space. And thus, in the rhythm of her personal time, the divine spirit inspired by Psalms and the winds blowing from the depths of her soul, Zimhony observes reality around her, interprets it in her unique way, imprinting her handwriting, her personal stamp.

Verses from Psalms are Zimhony source of inspiration. She considers the verses metaphors for personal and universal mental states. Attentive to the words, their movement, rhythm and music, they become written notes. The words are transformed into visual forms with space, light and color. Sometimes it seems that "the Spirit of God was hovering over the painting." Zimhony hears the words and, as she says, they "paint themselves,". She believes in internal listening, flow and mental preparedness. These are Zimhony's tools, used for her distinctive language. Zimhony paintings are seemingly landscapes, "desert scenery, blinding light, rocks and barren land," as she describes the "landscape of the country," but at the same time this is her internal landscape as well, both barren and rich, dense and airy, concrete and abstract, material and spiritual, present and disappearing. This is how Zimhony conceives in her personal, particular fashion the "the depth and space of the landscape, causing the viewer to pause for a moment." (Judith Fleishman). Zimhony's relation to her place of residence, and the characteristics of the place, considering Jewish culture and tradition, are also sources of inspiration, serving as a process of artistic tightening and growth, in the sense that they are interdependent and derive of each other.

Zimhony's personal handwriting, her unique stamp, was already present in her early works, and from then on, it evolved, developed and "grew roots," becoming one whole, featuring the different and the other. Paraphrasing the Jewish saying about one ray of light banishing much darkness, it is the artist's abundant creativity that, utilizing her singular language, can create a plethora of scenes - thoughts - feelings - that reappear in different forms.

Zimhony succeeds in connecting matter and spirit, thus also expressing the dialectics between protruding and sunken, lit and darkened, bright and dark, dense and spaced. She claims these are the landscapes of the desert, the barren country, and this is the reluctant soil Zimhony grows fruit of hazy, enigmatic creativity, simultaneously precise. And since Psalms verses are an endless source of inspiration, one can say that the spirit of "the Place" [another name for God in Hebrew], graces these words in the physical sense, describing an area or location, as well as the divine meaning of the word. Thus, Zimhony's sources of inspiration reach out to other distinct Jewish sources such as The Zohar, the tales of Rabbi Nachman of Breslov, stories by Agnon and allusions to Genesis, Ecclesiastes, Proverbs and Song of Songs.

One of the fascinating subjects in Zimhony's work is 'openings.'

Locations that, on the one hand, are inviting and call on the viewer to look in, while, at the same time, being mysterious and enigmatic. These can be openings in cliffs, in the desert and in alleys. Openings that call one to peep in but remain impossible. In her poetry, Zimhony says of herself: "abundance of eastern winds/ hardened by rocky ground/ the lamentation of the thin string/ replaced by the echo of the rock/ you knead and dig into/ drumming your tunes on it." (from "Bird on a Roof"). Zimhony, like the mountain, the desert, the soil and the rock, experiences through her body, recounting to her soul the troubles of existence, as well as the moments of grace. This is the tune of life she drums with matter and colors. This is the symphony she conducts with the paintbrush, her personal conductor's baton, simultaneously reading and writing the musical score.

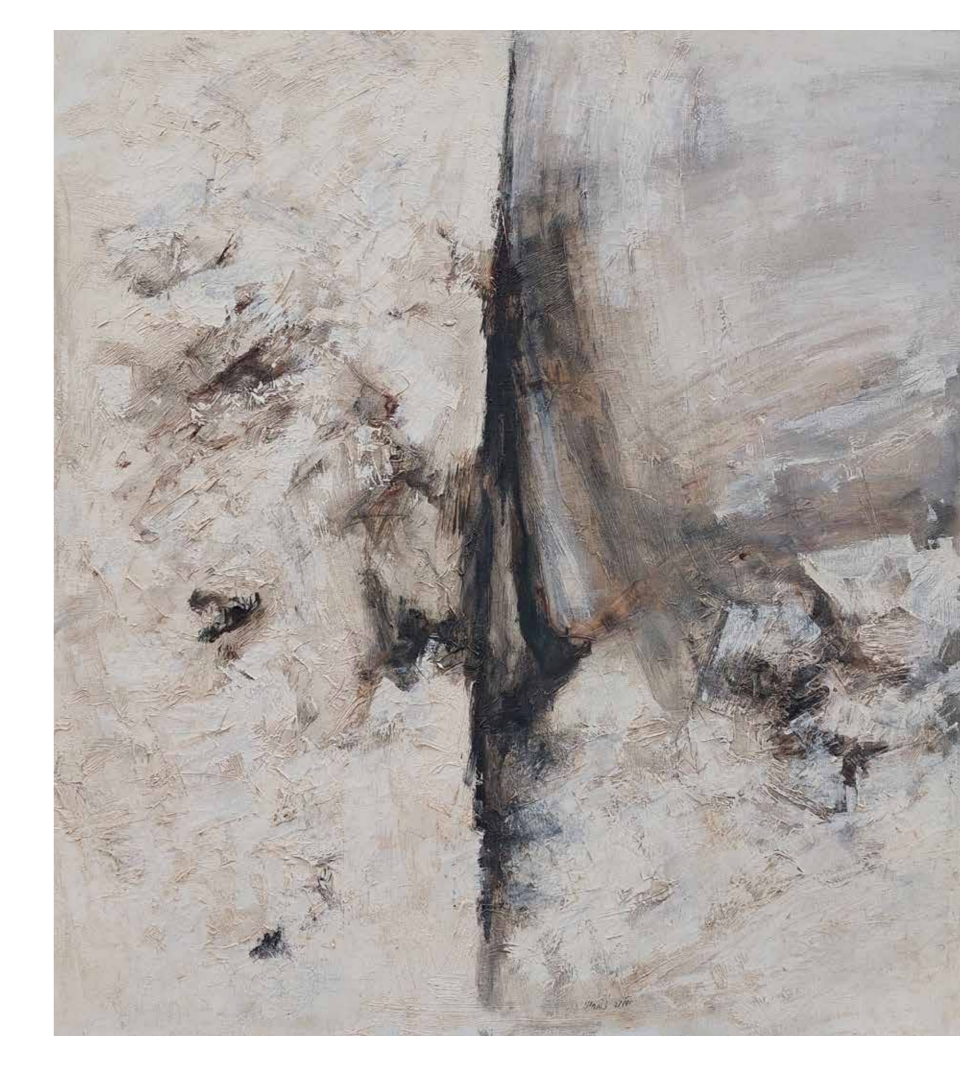
Zimhony's body of 'sculpture' work, connects the twodimensional to the three-dimensional, thus also implying as to the point where matter meets spirit. Zimhony does not neglect the two-dimensional canvas, but rather adds more cloths; she sculpts and processes. The artist creates a relief, hinting at the way that the feminine, elastic, softness of the materials become hardened, processed and sculpted. A dialogue characteristic of the Land of Israel, flirting with Canaanite spirit, totems and figurines. The woven cloth becomes sculpted cloth, sheets become an artistic object; this is a 'readymade', that has become the raw material of a new creation. Memories serve her, as in her poem "My Mother's Pillowcase": "My mother's pillowcase/ that served her head/ during sleepless nights/ I willfully unraveled ☐ Rips and tears/ to be used by my hands/ to lend figure and form to my hallucinations [ " (from "Bird on a Roof"). The artist kneads and forms material as she does memories, and these are transformed into "cloth stories" [Hebrew: fabrications], conveying a new truth

Zimhony tells her personal story to the viewers and listeners, this is her personal testimony, expressed in language of forms, words and material - a wide world of metaphors that simultaneously tell the story of the artist as well as the story of the viewer - if he so wishes: "But I have written you letters," Zimhony writes, "I have written constantly/ as I can write/ so what if they're called/ paintings or wrinkled cloths/ or poems  $\square$  So that you shall linger in this picture/ for a short while  $\square$ "

Zimhony's paintings are "expanding paintings," they flow and travel on the canvas, expanding in all directions, they are abstract while portraying a general landscape, exposed in clear sight, 'expanding' from one cover or another. They are an extraordinarily complex 'Simple Story.'"

(1) Quote from "Shakadeti," (I Labored), Ilana Zimhony's poetry book "A Bird on a Roof."

Dr. Nurit Zederboim



9 | **כאן** מציאות ישראלית באמנות ( 9 **כאן** מציאות ישראלית באמנות